- Signil, is on

سرشناسه : سبحانی تبریزی، جعفر، ۱۳۰۸ -

عنوان و نام پدیدآور : وهابیت چگونه پدید آمد؟/ نویسنده محمدجعفر سبحانی؛

برای آستان قدس رضوی، معاونت تبلیغات و ارتباطات اسلامی.

مشخصات نشر : مشهد: انتشارات قدس رضوی، ۱۳۹۱.

فروست: رهنما؛ ۴.

شابک: 015-01-999

وضعیت فهرست نویسی : فییا

موضوع: وهابيه

شناسه افزوده: آستان قدس رضوی معاونت تبلیغات و ارتباطات اسلامی

شناسه افزوده : موسسه انتشاراتی قدس رضوی

رده بندی کنگره : ۱۳۹۱۶/۲۰۷BP ۱۸و۲س

رده بندی دیویی : ۲۱۶/۲۹۷

شماره کتابشناسی ملی : ۲۸۸۳۲۱۷



### ۴ 🚓 وهابیت چگونه پدید آمد؟

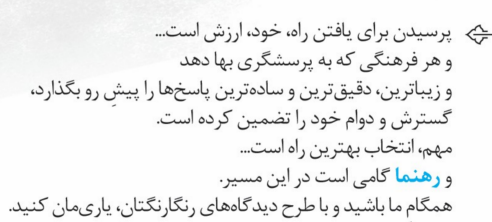
نویسنده: آیتالله جعفر سبحانی آستان قدس رضوی آستان قدس رضوی چاپ هشتم: تابستان ۱۳۹۱ (ویرایش جدید) معاونت تبلیغات و ارتباطات اسلامی نشانی: حرم مطهر امامرضا ایم ادارهٔ پاسخ گویی به سؤالات دینی تلفن: ۰۵۱۱–۳۲۰۲-۱ دورنگار: ۲۲۴۰۶۰۲ دورنگار: rahnama@aqrazavi.org

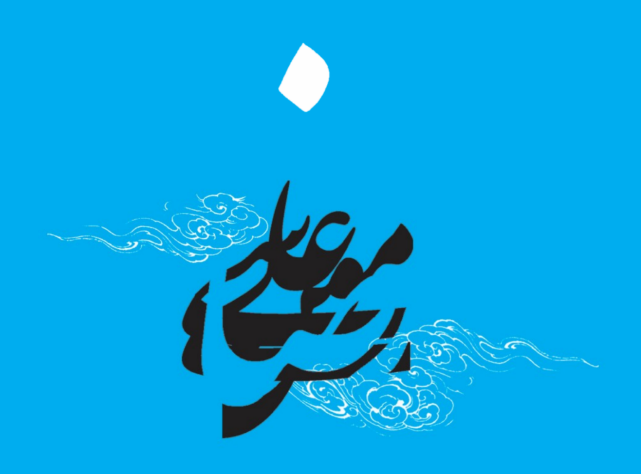
به کوششِ محمد حسین پورامینی ویراستار: محمدمهدی باقری طراح لوگوی رهنما: مسعود نجابتی











# وهابيت چگونه پديد آمد؟

# وهابیت چگونه پدید آمد؟

پاسخ به پرسشهای زیر انگیزهٔ قلمزدن و انتشار این کتابچه است:

۱. وهابیت در چه زمانی پدید آمد؟

۲. علت پیدایش وهابیت چیست؟

۳. بنیان گذار مسلک ساختگی وهابیت چه کسی بوده و چه افکاری داشت؟

۴. مسلک ساختگی وهابیت دارای چه اعتقاداتی است؟







احمدبن تیمیه در سال ۶۶۱ق، یعنی پنج سال پس از سقوط خلافت عباسی، در شهر حرّان دیده به جهان گشود. او در پایان قرن هفتم و آغاز قرن هشتم تفرقهافکنی را آغاز کرد. بدین گونه که در رسالهٔ العقیدة الحمویه، در پاسخ به پرسش مردم حماهٔ از آیهٔ (الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوی)، به صراحت نوشت: «خدا بالای آسمانهاست؛ در ثلث آخر هر شب، به آسمانِ پایین فرود می آید و می گوید: کیست که مرا بخواند تا او را پاسخ گویم.» ا

به سبب انتشار این عقیده که نتیجهٔ آن، جسمانی بودن، جهت داشتن، حرکت کردن و انتقال خدا از مکانی به مکان دیگر است، گروهی از عالِمان که نشر رسالهٔ حمویه را مغایر با عقیدهٔ اسلامی تشخیص داده بودند، به مخالفت با او بر خاستند و از قاضی دمشق خواستند که او را محاکمه کند.

ابن كثير در تاريخ خود، البداية و النهاية، دربارهٔ حوادث سال ۶۹۸ مينويسد: «گروهي از

١. مجموع الرسائل الكبرى، رسالة يازدهم: العقيدة الحمويه.



فقها ضد او قیام کردند و از جلال الدین حنفی خواستند که او را به محکمه بطلبد؛ ولی او حضور خودداری کرد. ابن تیمیه را در دمشق، دارندهٔ عقیده ای منحرف معرفی کردند؛ ولی او در نشر عقیدهٔ خود پافشاری می کرد. رسالهٔ دیگرش، //واسطیه، نیز انحرافاتی داشت. سرانجام، کمال الدین زملکانی طی چند جلسه، با او به بحث و گفت و گو نشست و محکومش ساخت. نتیجه این شد که ابن تیمیه را در سال ۷۰۵ به مصر تبعید و در آنجا زندانی کردند. ۱۵ این، تنها باری نبود که وی، به تبعید و زندان محکوم شد؛ بلکه بارها این راه را پیمود، تا اینکه در سال ۷۲۸، در زندان جان سیرد.

۱-۱ تفرقهافکنی در دشوارترین موقعیت

حدود چهار قرن، برای جهان اسلام، سختترین دوران بود. ابن تیمیه عقیدهٔ خود را دربارهٔ



صفات خبری، مانند اِستوای (ایستادنِ) خدا، یدالله و عینالله هنگامی ابراز کرد که مسلمانان، جنگ صلیبی را در سال ۶۹۰ پشتِ سر نهاده و با میلیونها کشته و مجروح و آواره، روبهرو بودند. غازانخان، پادشاه مشهور ایلخانی، نیز درصدد فتح شام و مصر بود.

در چنین زمان حساسی بود که وی افکار خود را نشر داد و عالمان و فقیهان را ضد خود، شوراند. با اینکه ابن کثیر، شاگرد مکتب اوست و آشکارا از وی طرفداری می کند، نتوانسته است بر حقایق پرده افکند و اتفاق عالِمان را بر انحراف او نادیده بگیرد. در طول تاریخ، شخصیتهای بزرگی از اهل سنّت، در نقد عقاید وی کتاب نوشته یا با او مناظره کردهاند که متن مناظره هایشان در کتابهای تاریخی محفوظ است. اسامی برخی از این گروه، ازاین قرار است: شیخ صفی الدین هندی ارموی (۴۴۸ تا ۲۱۵)؛ شهاب الدین محمد بن احمد ذهبی (۷۴۸)؛ شهاب الدین بن حجر هیتمی (۹۷۳)؛ ملّاعلی قاری حمقی (۱۰۱۶)؛ احمد بن حجر عسقلانی (۸۵۲)؛ شهاب الدین بن حجر هیتمی (۹۷۳)؛ ملّاعلی قاری حمقی (۱۰۱۶)؛



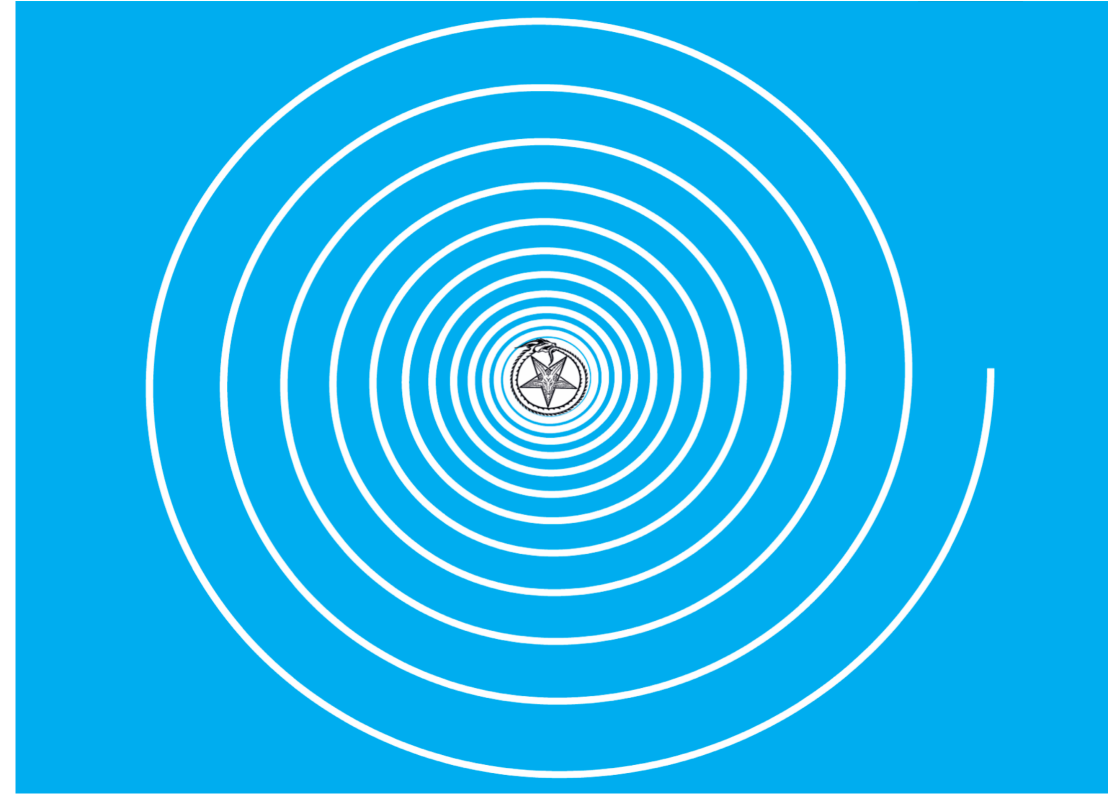
یوسفبناسماعیلبنیوسف نبهانی (۱۲۶۵ تا ۱۳۵۰)؛ شیخمحمد ابوزهره (۱۳۱۶ تا ۱۳۹۶). ۱

ابن بطوطه، جهانگرد قرن هشتم، می نویسد که ابن تیمیه روز جمعه در یکی از مساجد، مشغول وعظ بود. از جمله گفتار او چنین بود: «خداوند [از عرش] به آسمان نخست فرود می آید؛ مانند فرود آمدنِ من از منبر.» این سخن را بگفت و یک پله از منبر پایین آمد. در این هنگام فقیهی مالکی، به نام ابن الزهراء، به مقابله بر خاست و سخن او را رد کرد. مردم به طرفداری از ابن تیمیه بر خاستند و فقیه معترض را با مشت و کفش زدند.

این نمونهای از عقاید اوست که شاهد عینی کاملاً بیطرف، با گوش خود شنیده و با چشم خود دیده است. هرگاه مردی با چنین پایهای از درایت و آگاهی از عقاید و معارف، به چنین تحلیلهایی بپردازد، باید از پیامدهای آن به خداگال پناه بُرد.

۱. ر.ک: جعفر سبحانی، بحوث فی الملل و النحل، ج۴، ص۳۲تا۵۰.

۲. ابن بطوطه، رحله، ص۹۶و۹۶.







اکنون که از موقعیت ابن تیمیه، نزد عالمان شام و مصر آگاهی یافتیم، شایسته است با خصوصیات مکتب او نیز آشـنا شـویم. در اینجا با بهره گیری از مثّل معروف «درخت را باید از میوهاش شناخت»، یادآور میشویم که مکتب او را چهار ویژگی تشکیل میدهد:

#### ۱-۲ دعوت به تجسیم

شعار مسلمانان در طول هفت قرن، برخلاف یهود، تنزیه و پیراستگی خدای از جسم و جسمانیت بود؛ اما ابن تیمیه با ترفند خاصی، مسلمانان را به تجسیم دعوت می کند و خدایگا را بر سریری بهنام عرش مینشاند تا از آن نقطهٔ بلند، بر جهان بنگرد. نیز، گاهی او را به آسمان پایین، فرود می آورد! او دربارهٔ صفات خبری، مانند استوا(ایستادن)، یَد، عین، وَجْه و مانند آنها، معتقد است: «خداﷺ واقعاً دست و چشم و صورت دارد؛ چیزی که هست، چگونگی آن برای ما روشن نیست.» ابن تيميه جملهٔ اخير را مسلماً به سبب فرار از اتهام به «تجسيم» ذكر مي كند؛ ولي سودي



به حال او نمی بخشد؛ زیرا خدایی که بر سریر می نشیند، حرکت می کند و با دستش آدم می آفریند، خدای جسمانی خواهد بود؛ هرچند چگونگیِ آن برای ما معلوم نباشد؛ مگر این کلمات را کنایه از یک رشته معانی بداند که دراین صورت، دیگر در معانیِ لغوی، آن طور که وی مدّعی است، به کار نخواهد رفت.

# ۲-۲ کاستن از مقام انبیا و اولیای الهی

در مکتب ابن تیمیه، پیامبران و اولیای الهی، انسانهایی هستند که کمالات و مقاماتشان با مرگشان پایان می یابد. از این رو، وی زیارت و توسّل به آنان را بدعت و کاری غیر سودمند می شمارد.

#### ٣-٢ تكفير مسلمانان

ابن تیمیه، مسلمانان را بهسبب توسل به اولیای الهی تکفیر کرد و ازاین طریق، نوعی دو دستگی





در میان آنان پدید آورد؛ اما خوشبختانه بر اثر تلاش عالِمان زمان، با مرگ او، مکتب او نیز مُرد و جز چند نفر از دست پرورده هایش، دیگر کسی از او یاد نکرد.

# ۲-۴ بی احترامی به خاندان رسالت

درسراسر نوشتههای ابن تیمیه، نوعی دشمنی با خاندان رسالت به چشم می خورد. او پیوسته می کوشد تا فضایل امام علی از امنکر شود و گاهی او را به خطا در اندیشه و رفتار متهم سازد؛ تا آنجاکه در هفده مسئله، به امام علی از انتقاد می کند. ا

این چهار ویژگیِ عمومیِ مکتب اوست که میتواند ما را با واقعیت مکتب و طرز تفکر او آشنا سازد.۲

<sup>1.</sup> ابن حجر، الدرر الكلمنه، ج1، ص1۵۴؛ بهنقل از نجم الدين طوفي، متوفاى ١٠٧ق.

۲. ر.ک: ابن تیمیه، *منهاجالسنة*.







افکار ابن تیمیه را از همان روزهای نخست، دانشمندان در بوتهٔ نقد قرار دادند و نقدهای اُستوارِ عالمان شامی و مصری، مکتب او را منزوی و مطرود ساخت؛ ولی پس از حدود سهقرنونیم، شخصی به نام محمدبن عبدالوهاب، مکتب او را از انزوا در آورد و با قوّهٔ شمشیر، به نشر آن پرداخت.

متأسفانه، طرح مجدد افکار ابن تیمیه از سوی محمدبن عبدالوهاب، همچون طرح آن توسط خود ابن تیمیه، زمانی انجام گرفت که جهان اسلام در بدترین وضعیت تاریخی به سر می بُرد: اروپا خود را آماده می کرد که کشورهای اسلامی را مستعمرهٔ خود سازد و کشور هند، با زور و تزویر، از دست مسلمانان خارج شد و ارتش انگلستان بر آن شبه قاره حکومت می کرد.

محمدبن عبدالوهاب، به پشتیبانی سران قبایلِ نَجد، به مناطق مسلمان نشین حجاز، عراق، سوریه و یمن حمله کرد و اموال آنان را به عنوان غنایم جنگی، غارت کرد و از این راه، به بازار تجارت نَجدیان رونق بخشید. آنان پس از قتل و خونریزی، اموال و اَحشام مسلمانان را همراهِ



خـود به نَجد بردند. یکپنجم این اموال متعلق به محمدبن عبدالوهاب و باقی مانده، در اختیار سران قبایل و مجاهدان قرار گرفت.

وهابیان، در طول تاریخ، یکبار هم با کافران جنگ نکردهاند و تمام نبردهای آنان با مسلمانان منطقه بود! کشتار مسلمانان به دست وهابیان در مکانهای مقدسِ کربلا و نجف، صفحهٔ تاریخ را سیاه کرد. صلاح الدین مختار، که از نویسندگان وهابی است، می نویسد:

«در سال ۱۲۱۶ق، امیرسعود با قشون بسیار، متشکل از مردم نَجد و عشایر جنوب و حجاز و تهامه و دیگر نقاط، به قصد عراق حرکت کرد. وی در ذیقعده به شهر کربلا رسید و آنجا را محاصره کرد. سپاهش بُرج و باروی شهر را خراب کردند و بهزور، وارد شهر شدند و بیشتر مردم را که در کوچه و بازار و خانهها بودند، به قتل رساندند؛ سپس نزدیک ظهر، با اموال و غنایم فراوان، از شهر خارج شدند و در کنار آبی بهنام اَبیض گرد آمدند. خمس اموال غارتشده را خود سعود برداشت و

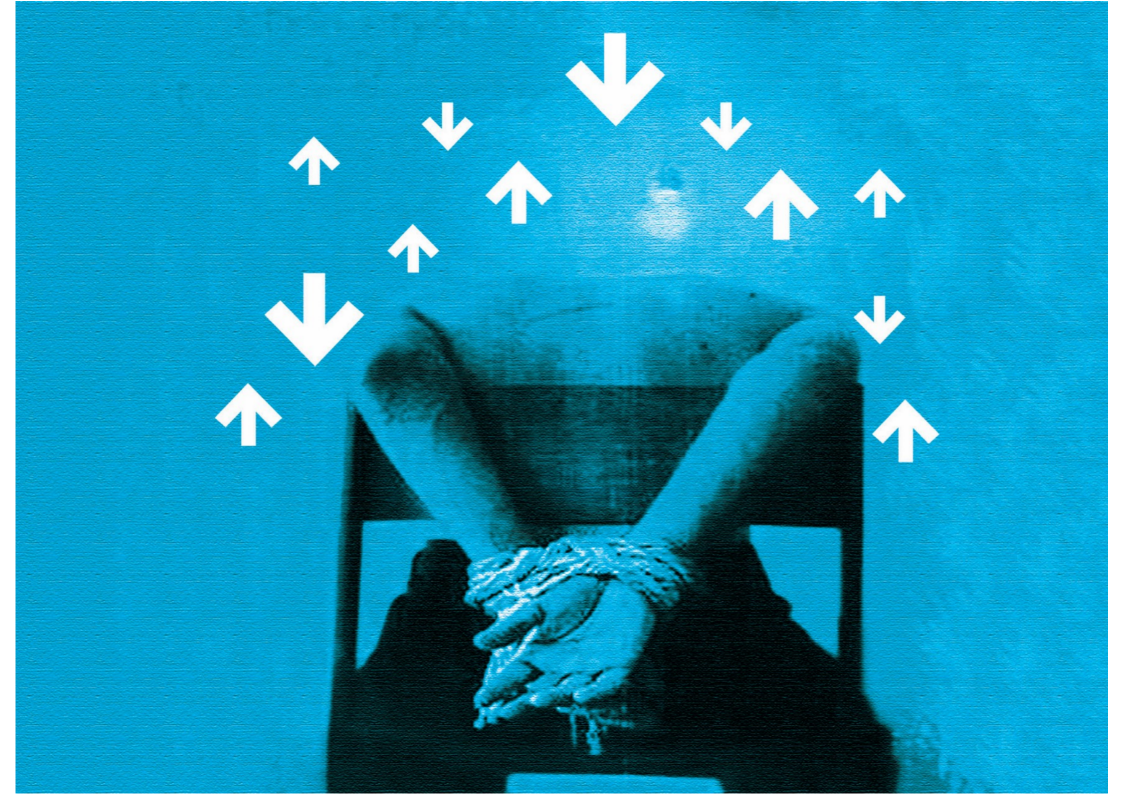


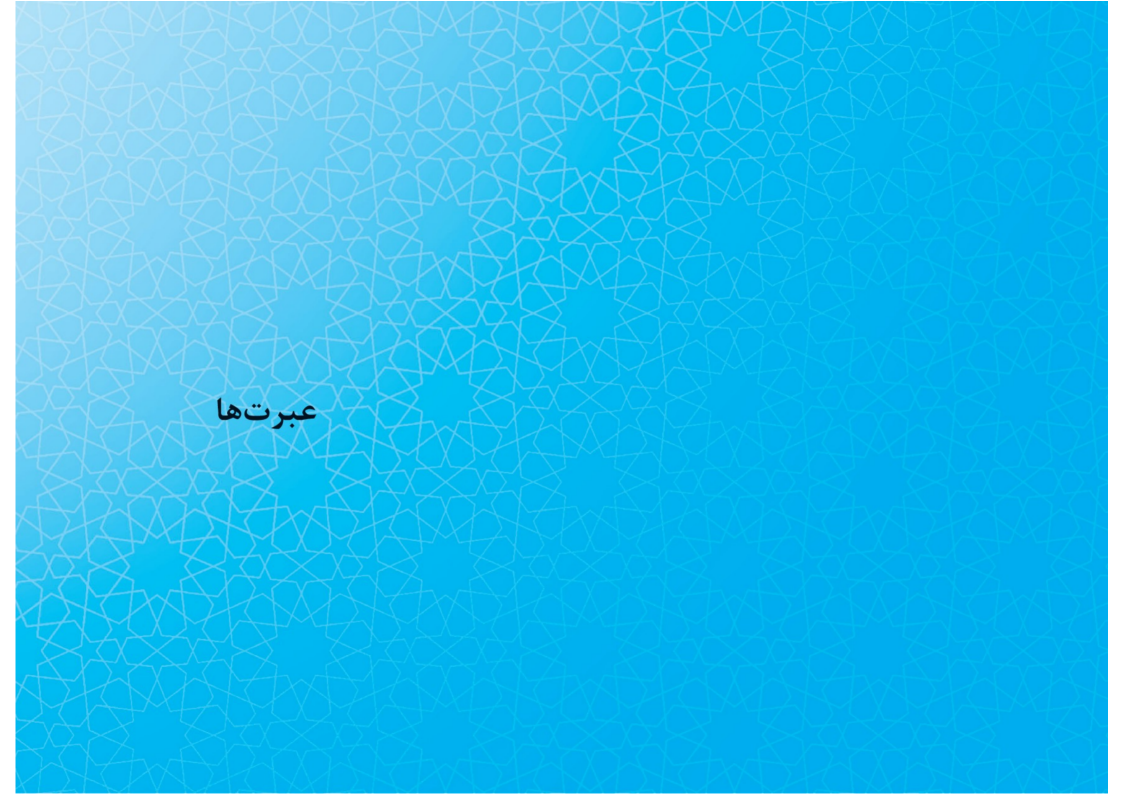
بقیه را بهنسبتِ هر پیاده یک سهم و هر سواره دو سهم، میان مهاجمان تقسیم کردند.» ابنبشر، مورّخ نَجدی، دربارهٔ حملهٔ وهابیان به نجف مینویسد:

«در سال ۱۲۲۰، سعود با سیاهی انبوه از نَجد و اطراف آن، به بیرون مشهد معروف در عراق [یعنی نجف] فرود آمد و سپاه خود را در اطراف شهر پراکنده ساخت. سپس، دستور داد باروی شهر را خراب کنند؛ ولی سیاه او زمانی که به شهر نزدیک شدند، به خندق عریض و عمیقی برخوردند که امکان عبور از آن، وجود نداشت. در جنگی که میان دو طرف رخ داد، بر اثر تیراندازی از باروهای شهر، جمعی از سپاهیان سعود کشته شدند و بقیهٔ آنها از گرد شهر، عقب نشستند و روستاهای اطراف را غارت کردند.»۲

تاريخ المملكة العربية السعودية، ج٣، ص٧٣.

٢ .عنوان المجد في تاريخ نجد، ج١، ص٣٣٧.







به تصدیق تاریخنگاران، آیین وهابیت، مَسلکی ساختگی است که هیچ پیشینهٔ تاریخی در عصر صحابه، تابعان و سه قرن نخست که از نظر اهلستت، خیرالقرون است، ندارد. تخم آن در اوایل قرن هشتم، پاشیده شد و بهصورت مادهٔ خام در لابهلای کتابها ماند؛ تا اینکه محمدبن عبدالوهاب، آن را احیا کرد و گسترش داد.

با اینکه احمدبن تیمیه از نظر فضل و دانش و قدرت قلم، با محمدبن عبدالوهاب مقایسه کردنی نبود، مکتبش در زمان او اصلاً رشد نکرد و با مرگ او نیز مُرد؛ درحالی که همین مکتب نیمه جان را محمدبن عبدالوهاب رشد داد؛ تاحدی که بخش شرقی عربستان را فراگرفت. پس از فروپاشی عثمانیها، حرمین شریفَین در اختیار وهابیان قرار گرفت و بزرگترین پایگاه تبلیغی را تصاحب کردند؛ تا آنجاکه زائر خانهٔ خدا باید از نظر عقیدتی و رفتاری، تابع مکتب وهابی و فقه حنبلی باشد.

اکنون پرسش این است که علّت آن ناکامی و رمز این موفقیت چیست؟



در پاسخ می گوییم دو عنصر مکان و زمان در این دو نتیجه گیری مؤثر بوده است: ابن تیمیه افکار شاذ خود را در محیطی مطرح کرد که عالِمان بزرگی در شام و مصر، در سنگر دفاع از عقیده و شریعت قرار داشتند و با حضور در مناظرههای علمی، مُشت او را باز کردند و او دیگر نتوانست در اذهان عموم مردم تأثیر بگذارد. اگر هم اثری داشت، از جنبهٔ عاطفی بود، نه مکتبی؛ زیرا زندانی شدن یک روحانی، عواطف عوام را تحریک می کند.

حال آنکه مروّج مکتب او، اندیشهٔ بهظاهر توحیدی را در میان عربهای بدوی و بیابانیِ دور از علم و فرهنگ مطرح کرد و توانست از سادگیِ آنان، کمال استفاده را بکند. بهخصوص، آنجا که عمل مسلمانان را به عمل بت پرستان تشبیه کرد و ازاین طریق، روح جهادگری را در آنان که توأم با وسوسهٔ غنایم نیز بود، اِحیا کرد.

نسخةديجيتالىرهنما مركز پخش: مشهد مقدس، نبش ورودى باب الجواد الله فروشگاه عرضهٔ محصولات رضوی تلفن: ۲۲۸۵۲۰۴-۵۱۱

This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.